Clés pour
déconstruire
le racisme

Fondat®
Be%zﬁezm

anti-Noir-es




Introduction 1

Le racisme anti-Noir-es continue d’affecter les
personnes et les communautés aujourd’hui.

Introduction

Cette brochure a été congue pour favoriser la
compréhension de ce racisme, afin de mieux en saisir les
origines, ses manifestations et ses effets sur les individus et
les groupes.

Elle vise également & contribuer & la capacité de repérer ces
formes de racisme, dans la vie quotidienne, dans les
institutions ou dans les représentations culturelles.

Nous espérons gu’elle pourra servir de guide afin de créer des
environnements plus inclusifs en transformant la
connaissance en pratiques solidaires et justes.

o1



Petit Point sur la Terminologie 2

Terminologie

Race

Les mots que nous utilisons comptent. lls peuvent renforcer
des stéréotypes ou, au contraire, ouvrir la voie a la
compréhension des individus, des histoires et des
mécanismes sociaux. Cette section vise & clarifier certains
termes qui nous semblent essentiels pour comprendre le

racisme anti-Noir-es.

Savoir nommer les phénomeénes, c’est une premiere étape
nécessaire dafin de mettre en place des réponses adaptées
aux manifestations du racisme anti-Noir-es.

De maniére générale, nous recommandons aussi l'utilisation
de formulations centrées sur la personne — comme personne
noire, personne blanche, personne afrodescendante ou
personne métisse — afin d'éviter les termes essentialisants,
racialisants ou historiquement violents.

La race est une subdivision d'une espéce vivante en fonction
de caractéres morphologiques. En ce qui concerne l'espéce
humaine, le critére de différenciation qui I'a emporté, sans
fondement rationnel, est celui de la couleur de la peau.

Dans les années 1970, avec l'essor de la génétique, qui a
montré que l'espéce humaine partage le méme patrimoine
génétique a 99,8 %, le concept de “races’, qui n‘a donc aucun
fondement biologique, est totalement abandonné.
Cependant, de nos jours le terme conserve un usage social
ou juridique. (Patou-Mathis, 2013).

Il est donc admis aujourd’hui que la notion de race humaine
est totalement dénuée de fondement scientifique et elle est
politiquement inacceptable. En effet, les différences
morphologiques retenues entre groupes humains sont
négligeables au vu des différences biologiques entre
individus d'une méme population.

02



Petit Point sur la Terminologie 2

Racisme

Black Face

Aprées avoir beaucoup utilisé la notion jusqu’aux années 1930
dans le contexte de la colonisation — et en Allemagne
jusqu'en 1945 -, la géographie européenne contemporaine
n'y fait plus référence. En France, le terme « ethnie » est
parfois utilisé en substitut euphémisé a la race, c'est pourquoi
son emploi peut étre controversé. Pour rappeler que le fait de
désigner les personnes par leur couleur de peau est toujours
une représentation, mais aussi que cette assignation sociale
est loin d'étre sans conséquence dans la vie quotidienne des
personnes concernées, les chercheurs en sciences sociales
parlent de « groupes racisés » Aux Etats-Unis, la race et
l'ethnicité sont considérées comme deux identités
séparées et distinctes.

Hiérarchisation des individus par d'autres individus en
fonction de leur couleur de peau ou de leur ethnicité, réelle ou
supposée. Par un processus de racialisation et donc
d’altérisation, les personnes non-blanches sont considérées
comme inférieures et I'Autre.

Cela a principalement des conséquences matérielles (accés
a I'emploi et au logement digne, survie face aux institutions,
illégalité identitaire, etc) et psychologiques (dignité, maladies
mentales, assimilation, dédoublement, etc).

Pour les uns, il s‘agit d'une « simple blague », d’aucuns osent
dire « un hommage ». Pour les autres, le blackface, qui
consiste a se grimer le visage en noir, n‘est autre que la
manifestation sans équivoque d'un racisme ordinaire , qui
trouve sa source dans une culture post-coloniale insidieuse.
Si aux Etats-Unis, cette derniére idée a fait son chemin, cela
ne semble pas étre le cas en Europe et le malaise que cette

pratique suscite.

03


https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/ethnies-ethnicite-et-nations
https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/representation
https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/assignation-injonction-spatiale

Petit Point sur la Terminologie 2

Privilege blanc

Pour comprendre le malaise que le blackface suscite, il faut
remonter a l'origine de cette coutume, héritée de I'exposition
des esclaves noir-es, au début du XIX® siécle.

Selon John Strausbaugh, auteur d'un ouvrage paru en 2006
sur le sujet (Black Like You, non traduit en frongois), le
blackface s'inscrit dans une tradition qui consistait & exhiber
les Noires pour divertir les blanc-ches lors de ventes
d’esclaves africain-es. S'il fallait encore insister sur le
caractére raciste du blackface, Eric Fassin, professeur de
sociologie, souligne que se grimer en Noir-e, c'est faire fi de «
I'expérience brutale » qui est la leur, car « le maquillage
s’enléve » : « Etre noir-e, ce n'est pas un travestissement, ce
n‘est pas pour rire ; c’est une condition, prise dans une
histoire raciale. »

Avantages invisibles mais systématiques dont bénéficient les
personnes dites « Blanches » uniquement parce qu'elles
sont « Blanches ».

La blanchité permet de tirer avantage involontairement, voire
inconsciemment, du fait que d'autres personnes soient
racisées et donc discriminées. Les personnes blanches n‘ont
pas a subir de discrimination en tant que « Blanc-ches » et
elles possédent « un sac a dos invisible et sans poids, rempli
de fournitures spéciales, cartes, passeports, carnets
d’adresses, codes, visas, vétements, outils et chéques en
blanc » selon la chercheuse Peggy Mcintosh. Dans ses
travaux, elle identifie 26 priviléges blancs, dont I'estime de soi,
le statut social, le pouvoir d'achat, 'accés au marché
du travaiil, ...

04



Petit Point sur la Terminologie 2

Micro-agressions
ou agressions
du quotidien

Le terme a été théorisé a la fin des années 60 par un
psychiatre et professeur de I'Université de Harvard, témoin de
nombreuses insultes et licenciements par des Américain-es
blanc-ches contre des Afro-américain-es.

Les micro-agressions, ce sont des paroles, des gestes ou des
comportements d'apparence banale mais qui, en réalité, ont
un caractére hostile, péjoratif ou insultant envers une
personne ciblée parce qu’elle appartient & une communauté.
L'hostilité de l'auteurrice de lagression n'est pas
nécessairement intentionnelle.

Pour ceux qui observent [interaction, celle-ci parait
généralement inoffensive. Pourtant, les micro-agressions
sont considérées comme une forme de discrimination
quotidienne. Les individus ne faisant pas partie du groupe
dominant en sont régulierement victimes. Combinées entre
elles, toutes ces micro-agressions peuvent provoquer un tort
émotionnel grave sur un individu. Ces micro-agressions font
partie du continuum des violences, qu’elles soient racistes,
antisémites, misogynes, sexistes, validistes, grossophobes,
Igbtphobes, .. et perpétuent les stéréotypes négatifs.
D’ailleurs, de nombreux chercheur-euses ont pointé du doigt
que ces comportements peuvent, d long terme, étre encore
plus dangereux que des expressions manifestes de
discriminations. Parce que les micro-agressions sont plus «
subtiles », donc souvent ignorées ou minimisées.

Cette ignorance peut amener la victime & douter d'elle-
méme et de ses propres ressentis, et donc mener & une réelle
perte d'estime de soi. Les personnes noires, comme d’'autres
communautés, subissent des agressions au quotidien, qui ont
un impact considérable sur leur santé mentale et physique.

Il faut étre conscient-e que ce terme peut crisper certaines
communautés car, dans I'esprit de certain-es, le terme micro-
agression tend a minimiser l'intensité de I'agression. Certain-es
préférent donc utiliser le terme d’agression au quotidien.

05



Bréve histoire de la colonisation belge 3

Introduction

Avant la
colonisation:
des sociétés
vivantes

Comprendre le racisme aujourd’hui passe par un regard clair
sur le passé. La colonisation belge a laissé des traces
profondes chez les individus et les communautés.

Cette section offre une vue d’ensemble des grandes étapes
de la colonisation, de I'Etat indépendant du Congo &

I'administration belge, en passant par le Rwanda et le Burundi.

Il s‘agit de montrer comment ces événements ont fagconné
des structures de pouvoir, des stéréotypes et des inégalités
qui perdurent encore aujourd’hui. Connaitre cette histoire,
c’'est mieux comprendre les défis actuels et étre capable
d’agir pour des environnements plus justes et inclusifs.

Les régions qui deviendront le Congo, le Rwanda et le Burundi
étaient habitées par des sociétés complexes, organisées et
dynamiques. On y trouvait des royaumes structurés, comme
ceux des Kuba, des Lunda ou du Kongo, avec des institutions
politiques, des systémes d’échange, des traditions artistiques
élaborées et des formes de gouvernance profondément ancrées.

Pourtant, la rhétorique européenne de la fin du XIXe siécle les
a décrites comme des espaces « vides » ou « arriérés », une
Afrique « @ civiliser », un narratif indispensable pour justifier
I'entreprise coloniale. Ce décalage entre réalité et
propagande annonce un systéme fondé sur la violence, la
spoliation et la production de mensonges destinés &
masquer cette violence.

06



Bréve histoire de la colonisation belge 3

La Conférence
de Berlin
(1884-1885)

L’Etat Indépendant
du Congoou la
propriété privée

de Leopold Il

(1885 -1908)

La Conférence de Berlin a ét&€ un moment clé dans I'histoire
de I'Afrique et de la colonisation. Réunie par les puissances
européennes, elle visait premiérement a régler la question du
Congo, convoité par plusieurs pays européens (France,
Portugal, ..), elle organisera finalement le partage du
continent africain entre elles, sans la moindre participation
des Africain-es concerné-es.

Les puissances européennes, souvent avec peu de
connaissance de la géographie, de la diversité ethnique,
linguistique ou culturelle, dessinérent leurs zones d’influence
depuis leurs capitales, sur la base d’intéréts économiques,
stratégiques ou symboliques, et non selon les réalités locales.

Dans de vastes espaces (déserts, zones peu explorées, foréts,
montagnes), les tracés furent souvent “rectilignes”, définis par
des latitudes et longitudes arbitraires, d'ou I'expression
“frontiéres a la reégle”.

Cette conférence a ainsi posé les bases de I'exploitation des
populations et des ressources africaines, en Iégitimant la
colonisation et en instituant des systémes de domination qui
ont profondément marqué I'histoire et continuent d’influencer
la vie des communautés africaines aujourd’hui.

Lorsque Léopold Il obtient en 1885 la reconnaissance
internationale de I'Etat indépendant du Congo, il ne devient
pas seulement souverain d'un territoire immense ; il en
devient le propriétaire privé. Cette reconnaissance
internationale ne signifie cependant pas que I'ensemble du
territoire est contrdlé, les entités politiques déja présentes sur
le territoire du Congo vont opposer une importante
résistance & cette colonisation.

07



Bréve histoire de la colonisation belge 3

Le Congo belge
(1908-1960) :
une autre forme
de domination

Sous prétexte de combattre l'esclavage et d'apporter la
civilisation, Léopold Il met en place un systéme de prédation
économique d'une brutalité extréme, assimilable a de
I'esclavage. L'exploitation du caoutchouc et de l'ivoire repose
sur un travail contraint, organisé autour de quotas
impossibles & atteindre.

Les populations se retrouvent confrontées aux prises
d'otages, aux villages incendiés, aux tortures et aux
mutilations, dont les mains coupées sont devenues 'un des
symboles les plus connus. Cette réalité, qui a colté des
millions de vies, est longtemps restée occultée dans la
mémoire belge, bien qu'elle ait été documentée a I'époque.
Les Congolais-es n‘'ont jamais été passif-ves : iels ont résisté,
parfois par des révoltes locales, parfois en s‘appuyant sur des
figures spirituelles ou culturelles.

En 1908, la Belgique reprend officiellement le territoire en
intégrant le Congo comme colonie d’Etat. On dit souvent que
cette période aurait été « plus douce », mais cette formule
cache une continuité avec le régime |éopoldien.

Le travail forcé reste largement utilisé, en particulier dans les
mines, sur les chantiers et dans les plantations. La
ségrégation raciale s’institutionnalise : infrastructures, soins,
quartiers, salaires, tout est organisé selon une hiérarchie ou
les Européen-es occupent la position supérieure. L'école,
principalement missionnaire, devient un instrument de
contrdle social : elle impose une vision du monde européenne
et discipline les corps autant que les esprits, dévalorisant les
cultures, les langues et les savoirs africains. L'accés a une
véritable éducation secondaire ou universitaire reste
extrémement limité : jusqu’'aux années 1950, la Belgique ne
forme quasiment aucune élite congolaise, une stratégie
délibérée pour maintenir la dépendance politique.

08



Bréve histoire de la colonisation belge 3

Rwanda
et Burundi:
divisions
fabriquées

Résistances
africaines

La domination belge ne se limite pas au Congo. Au Rwanda
et au Burundi, placés sous administration belge aprés la
Premiére Guerre mondiale et les victoires de la force publique
(armée coloniale composée de soldats congolais) au
Rwanda, au Burundi et & Tabora, alors colonies allemandes,
les autorités coloniales vont transformer des catégories
sociales fluides en identités raciales rigides.

En imposant les cartes d’identité ethniques et en réservant
'accés a certains postes aux Tutsi au nom d'une fausse
théorie de « supériorité raciale », la Belgique contribue a figer
et & renforcer des divisions dont les conséquences seront,
des décennies plus tard, dévastatrices. Ces choix
administratifs ont profondément altéré les équilibres internes
des sociétés rwandaises et burundaises, créant des fractures
qui ne préexistaient pas sous cette forme.

La période allant de la Seconde Guerre mondiale a la fin des
années 1950 voit émerger une nouvelle phase de
contestation. L'urbanisation, l'accés l|égérement élargi a
I'éducation et les circulations d’idées panafricaines
nourrissent des formes de résistance politique plus
organisées. Des journaux congolais, des associations
culturelles et des mouvements religieux deviennent des
foyers de politisation. En quelques mois seulement, grdce a
une agitation politique croissante et a I'impossibilité pour la
Belgique de maintenir I'ordre colonial, Le Congo prend son
indépendance en 1960, suivie de celle du Rwanda et du
Burundi en 1962. Les indépendances africaines ne sont donc
ni un cadeau belge ni une transition ordonnée, mais le
résultat cumulé de décennies de luttes, d’'usure du systéeme
colonial et de pressions internationales.

09



Bréve histoire de la colonisation belge 3

La décolonisation,
un processus
nécessaire

Cependant, la décolonisation officielle n‘a pas mis fin aux
logiques coloniales et aux structures héritées : inégalités
économiques, frontiéres imposées, stéréotypes raciauy,
mémoires sélectives. La Belgique, comme d'autres
puissances européennes, a continué d’exercer une influence
économique et politique dans ses anciennes colonies.
L'assassinat de Patrice Lumumba en 1961, auquel la Belgique
a joué un réle essentiel, symbolise cette volonté de contrdler
I'aprés-indépendance.

Aujourd’hui, le travail de décolonisation consiste d
reconnaitre 'ampleur des violences, mais aussi la richesse
des résistances africaines ; c’est restituer la complexité des
sociétés colonisées et défaire les récits qui ont Iégitimé leur
domination. C’est, enfin, comprendre que les effets de la
colonisation ne relévent pas uniquement du passé : ils
continuent de structurer des rapports économiques,
politiques et symboliques. Décoloniser aujourd’hui signifie se
donner les outils pour transformer ces structures, pour
réparer, pour restituer ce qui a été pris — objets culturels,
terres, dignités — et pour renouveler les liens entre anciens
colonisateur-trices et colonisé-es sur des bases de justice, de
mémoire et de respect.

10



Trauma transgénérationnel 4

De quoi
parle-t-on?

Il a été progressivement démontré par des chercheur-euses
en psychologie que les traumatismes infligés aux survivant-es
de communautés victimes de violences collectives
entrainent des répercussions directes sur le bien-étre de
leurs descendant-es. Ce phénomeéne estappelé traumatisme
intergénérationnel.

Au début des années 2000, un nouveau domaine de
recherche a émergé autour de l'idée de I'épigénétique, qui
suggeére que des traumatismes vécus par une génération
pourraient modifier I'expression du génome et affecter
plusieurs générations a venir. Autrement dit, les blessures
psychologiques infligées par la violence, I'exploitation et
I'oppression pourraient étre inscrites dans la biologie des

individus, et ces effets pourraient se transmettre a leurs
enfants et petits-enfants.

Cela montre que les dégdts causés par des événements
traumatiques comme l'esclavage, la colonisation, le racisme
systémique et les violences policieres ne se limitent pas
uniguement aux victimes directes. Les impacts
psychologiques et émotionnels se répercutent sur I'ensemble
des communautés noires, affectant les générations suivantes
méme si elles n'ont pas directement vécu ces événements.

Les communautés noires dans le monde entier continuent de
lutter contre cet héritage de traumatismes
intergénérationnels, cherchant & guérir et ad se reconstruire
tout en revendiquant justice et reconnaissance. Ces luttes
sont & la fois individuelles et collectives, portant sur la
mémoire, l'identité, et la réparation des injustices historiques.

1



Trauma transgénérationnel 4

L’'impact sur les
personnes et les
communautés
de nos jours

L'histoire des communautés noires est traversée par de
nombreux événements traumatiques : la  traite
transatlantique, la colonisation, I'apartheid, la ségrégation,
les violences policieres ou encore les discriminations
raciales systémiques.

Pendant la traite des esclaves, des millions d’Africain-es ont
été arraché-es a leurs familles et forcé-es a vivre dans des
conditions inhumaines, privé-es de leurs langues, de leurs
cultures et de leur liberté. La colonisation a ensuite imposé
d’'autres formes de domination : occupation du territoire,
travail forcé, violences, humiliations, effacement des cultures
et dévalorisation des identités.

Ces héritages ont construit les bases du racisme
contemporain. Quand on voit aujourd’hui des discriminations
d lI'emploi, au logement, dans l'accés aux soins, ou des
violences policiéres ciblant les personnes racisées, ce n'est
pas “par hasard” : ce sont des conséquences directes de
structures créées pendant I'esclavage et la colonisation.

Pour beaucoup de jeunes et de familles noires, cela peut se
traduire par du stress chronique, un sentiment d’insécurité,
une perte de confiance envers les institutions ou une
nécessité constante de prouver sa valeur.

Mais cela se traduit aussi par des formes de résistance, de
créativité, de solidarité et de reconstruction, qui montrent
I'organisation des communautés face a l'injustice.

Comprendre ces héritages, c’est donc comprendre que le
racisme d'aujourd’hui n‘est pas né d'une simple question
d’'opinion personnelle : il est enraciné dans une histoire
longue, marquée par des violences collectives, et il continue
d’avoir un impact sur les corps, les esprits et les parcours de vie.

12



Images racistes a travers 5
Uhistoire et discours de haine
contemporain

Introduction

Epoque

de la traite

et de U'esclavage
(XVe - XIXe siecles)

Les stéréotypes anti-Noires sont souvent pergus comme
anciens, dépassés, appartenant & un autre temps. Pourtant,
loin d'avoir disparu, ils se sont transformés et continuent
d'opérer de maniére diffuse et persistante. On les retrouve
dans le quotidien, & travers des agressions répétées, des
regards suspicieux, des remarques banalisées ou des
discriminations a I'embauche et au logement.

lIs se manifestent également dans des Vviolences
systémiques, notamment dans les rapports avec les
institutions, les contrdles policiers, 'accés aux droits ou la
représentation médiatique. Enfin, ces stéréotypes sont
profondément ancrés dans linconscient collectif, hérités
d’'une longue histoire de colonisation, d’esclavage et de
hiérarchisation raciale, ce qui les rend d’autant plus difficiles
a identifier et & déconstruire.

Leur apparente invisibilité ne signifie donc pas leur
disparition, mais plutdt leur normalisation.

Stéréotypes dominants::

Infériorité raciale et intellectuelle
Animalisation

Docilité et paresse
Hypersexualisation

NN AN

Ces images influencent encore aujourd'hui
les perceptions contemporaines.

13



Images racistes a travers 5
Uhistoire et discours de haine
contemporain

Période coloniale
(XIXe - milieu
XXe siecle)

Apreés les
indépendances
(années 1950-1980)

Epoque
contemporaine
(1990 a aujourd’hui)

Stéréotypes dominants::

L'enfant grand et naif

Le bon soldat ou le fidele serviteur
L'exotique joyeux

L'infériorité culturelle

NN

Ces images ont fagonné la représentation européenne
des populations africaines et continuent d'alimenter
des préjugés inconscients.

Stéréotypes dominants:

— Le pauvre a aider
- Le sportif ou l'artiste
- L'immigré « inassimilable »

Ces images ont été largement diffusées dans les médias
et la communication humanitaire.

Stéréotypes dominants::

Menace sécuritaire ou migratoire
Hyper-performance physique
Culture populaire réduite
Résurgence d'images racistes

NN

Ces stéréotypes influencent la maniére dont les
communautés noires sont percues dans les débats publics.

14



Les commun_autés noires en lutte G
contre le racisme et les
discriminations

Introduction

La colonisation, puis le néocolonialisme, ont profondément
appauvri de nombreux territoires du Sud global.

Ces rapports inégaux ont poussé des générations
d’Africain-es & envisager la migration comme une stratégie
de survie et d’émancipation. En Belgique, les premiéres
migrations afrodescendantes débutent dés la période
coloniale et s'intensifient aprés l'indépendance du Congo,
notamment avec l'arrivée d'étudiant-es dans les années
1950 et 1960.

Trés tot, les personnes afrodescendantes s’‘organisent pour
créer des espaces de solidarité, d'expression et de
mobilisation. Sur les campus universitaires, des cercles
étudiants voient le jour, comme le BINABI a I'ULB ou le cercle
Kilimandjaro & Saint-Louis. Des espaces médiatiques et
politiques émergent également, a I'image de I'émission Sous
I'Arbre & Palabre sur Radio Campus, qui offre depuis les
années 1980 un lieu de débat et de prise de parole
afrodescendante.

Ces mobilisations ont conduit & des avancées concretes.
Aprés la mort de Sémira Adamu en 1998, étouffée lors de son
expulsion, les mobilisations citoyennes entrainent
I'interdiction de certaines pratiques policiéres dangereuses et
la régularisation de milliers de personnes sans titre de séjour.
Le travail militant autour de la figure de Patrice Lumumba
aboutit, en 2001, d la création d'une commission
parlementaire sur la responsabilité de la Belgique dans
son assassinat.

Depuis les années 2010, les mouvements décoloniaux
intensifient leurs revendications autour de la décolonisation
de I'espace public, de I'enseignement de I'histoire coloniale et
de la lutte contre les discriminations systémiques. Cette
dynamique est renforcée par les mobilisations Black Lives
Matter en 2020, qui rassemblent prés de 10 000 personnes da
Bruxelles et contribuent & la création d'une commission
spéciale « Passé colonial » au Parlement fédéral.

15



Les commun_autés noires en lutte G
contre le racisme et les
discriminations

Ces luttes ont laissé des traces visibles dans I'espace public
belge : linauguration de la place Patrice Lumumba & I'entrée
du quartier Matonge a Bruxelles, de la rue Lumumba d
Charleroi ou encore de I'avenue Lumumba & Mons ; le retrait
du buste du général Emile Storms ; ainsi que des avancées en
matiére de restitution d’'objets et de restes humains issus de
la colonisation et [Iobligation d‘enseigner [I'histoire
coloniale belge.

Malgré ces avancées, le racisme anti-Noir-es reste une réalité
persistante en Belgique. Dans un contexte marqué par la
montée des extrémes droites, ces acquis demeurent fragiles.
Poursuivre ces luttes reste indispensable pour construire une
société plus juste, fondée sur I'égalité, la reconnaissance et
un véritable vivre-ensemble.



Quelques pistes pour aller plus loin /

Livres

Bande Dessinée

Films et
documentaires

Histoire générale de I'Afrique (UNESCO), version PDF GRATUITE,
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001843/18434if pdf

Elikia M'Bokolo, « Afrique centrale : le temps des massacres »,
in Le livre noir du colonialisme, XVle-XXe siecle : de
I'extermination a la repentance, sous la direction de Marc
Ferro, Robert Laffont, Paris, 2003

Collectif Mémoire Coloniale et Lutte contre les
Discriminations (CMCLD), Actes de la conférence « LUTTE
CONTRE LES DISCRIMINATIONS AU REGARD DE L'HISTOIRE ET DE
LA MEMOIRE COLONIALE : ETAT DES LIEUX », Bruxelles,

7 décembre 2012. (A télécharger ici)

Estelle Depris, Mécanique du privilege blanc : Comment
l'identifier et le déjouer? , Binge Audio, 12 Septembre 2024

Tom Tirabosco, Christian Perrissin, Kongo, le ténébreux
voyage de Jozef Teodor Konrad Korzeniowski, Paris,
Futuropolis, 2013.

Barly Baruti, Christophe Cassiau-Haurie, Madame Livingstone,
Glénat, Bruxelles, 2014

Vincent Bailly, Tristan Thil, Le Rapport Brazza, Le premier
secret dEtat de la "Francgafrique’, Futuropolis, 2021

Le siége de Jadotville. (2016). [Film]. Richie Smyth, réal. Netflix.
https://www.youtube.com/watch?
v=gWwWCcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance

Congo : L'assassinat de Patrice Emery Lumumba (1925-1961).
(n.d.). [Documentaire]. Dailymotion.
https.//www.dailymotion.com/video/xllebpf

17


http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001843/184341f.pdf
https://www.memoirecoloniale.be/data/2017/10/Actes-de-la-conference-.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf

Quelques pistes pour aller plus loin /

Films et
documentaires

Le siége de Jadotville. (2016). [Film]. Richie Smyth, réal. Netflix.
https.//www.youtube.com/watch?
v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab channel=NetflixfFrance

Congo : L'assassinat de Patrice Emery Lumumba (1925-1961).
(n.d.). [Documentaire]. Dailymotion.
https.//www.dailymotion.com/video/xllebpf

African Empires https://www.youtube.com/watch?
v=2Z8r33In2uNc&t=3s&ab__channel=SpecialTouchStudios

Décolonisations — Du sang et des larmes. (2020)

Décolonisations (Arte)
https.//boutique.arte.tv/detail/decolonisations?
srsitid=AfmBOorYAORVYGMY5akyMHLECEMNKj6tmWN7rPekC
W7junZJpQezOwMB

Njinga: Queen of Angola. (2023). [Série documentaire]. Netflix.
https.//www.youtube.com/watch?v=5z6 TntNvGZI

18


https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf
https://www.youtube.com/watch?v=Z8r331n2uNc&t=3s&ab_channel=SpecialTouchStudios
https://www.youtube.com/watch?v=Z8r331n2uNc&t=3s&ab_channel=SpecialTouchStudios
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://www.youtube.com/watch?v=5z6TntNvGZI




