
Clés pour 
déconstruire 
le racisme 
anti-Noir·es

CEJI.ORGBROCHURE



Cette brochure a été conçue pour favoriser la
compréhension de ce racisme, afin de mieux en saisir les
origines, ses manifestations et ses effets sur les individus et
les groupes.
Elle vise également à contribuer à la capacité de repérer ces
formes de racisme, dans la vie quotidienne, dans les
institutions ou dans les représentations culturelles. 
Nous espérons qu’elle pourra servir de guide afin de créer des
environnements plus inclusifs en transformant la
connaissance en pratiques solidaires et justes.

Le racisme anti-Noir·es continue d’affecter les
personnes et les communautés aujourd’hui.

Introduction

01

1Introduction



Les mots que nous utilisons comptent. Ils peuvent renforcer
des stéréotypes ou, au contraire, ouvrir la voie à la
compréhension des individus, des histoires et des
mécanismes sociaux. Cette section vise à clarifier certains
termes qui nous semblent essentiels pour comprendre le
racisme anti-Noir·es.

Savoir nommer les phénomènes, c’est une première étape
nécessaire afin de mettre en place des réponses adaptées
aux manifestations du racisme anti-Noir·es.

De manière générale, nous recommandons aussi l’utilisation
de formulations centrées sur la personne — comme personne
noire, personne blanche, personne afrodescendante ou
personne métisse — afin d’éviter les termes essentialisants,
racialisants ou historiquement violents. 

Terminologie

La race est une subdivision d'une espèce vivante en fonction
de caractères morphologiques. En ce qui concerne l'espèce
humaine, le critère de différenciation qui l'a emporté, sans
fondement rationnel, est celui de la couleur de la peau. 

Dans les années 1970, avec l’essor de la génétique, qui a
montré que l’espèce humaine partage le même patrimoine
génétique à 99,8 %, le concept de "races", qui n’a donc aucun
fondement biologique, est totalement abandonné.
Cependant, de nos jours le terme conserve un usage social
ou juridique.  (Patou-Mathis, 2013). 

Il est donc admis aujourd'hui que la notion de race humaine
est totalement dénuée de fondement scientifique et elle est
politiquement inacceptable. En effet, les différences
morphologiques retenues entre groupes humains sont
négligeables au vu des différences biologiques entre
individus d'une même population. 

Race

02

2Petit Point sur la Terminologie



Après avoir beaucoup utilisé la notion jusqu’aux années 1930
dans le contexte de la colonisation – et en Allemagne
jusqu'en 1945 – , la géographie européenne contemporaine
n’y fait plus référence. En France, le terme « ethnie » est
parfois utilisé en substitut euphémisé à la race, c'est pourquoi
son emploi peut être controversé. Pour rappeler que le fait de
désigner les personnes par leur couleur de peau est toujours
une représentation, mais aussi que cette assignation sociale
est loin d'être sans conséquence dans la vie quotidienne des
personnes concernées, les chercheurs en sciences sociales
parlent de « groupes racisés ». Aux États-Unis, la race et
l'ethnicité  sont  considérées  comme  deux  identités  
séparées et distinctes. 

Hiérarchisation des individus par d’autres individus en
fonction de leur couleur de peau ou de leur ethnicité, réelle ou
supposée. Par un processus de racialisation et donc
d’altérisation, les personnes non-blanches sont considérées
comme inférieures et l’Autre. 
Cela a principalement des conséquences matérielles (accès
à l’emploi et au logement digne, survie face aux institutions,
illégalité identitaire, etc) et psychologiques (dignité, maladies
mentales, assimilation, dédoublement, etc).

Pour les uns, il s’agit d’une « simple blague », d’aucuns osent
dire « un hommage ». Pour les autres, le blackface, qui
consiste à se grimer le visage en noir, n’est autre que la
manifestation sans équivoque d’un racisme ordinaire , qui
trouve sa source dans une culture post-coloniale insidieuse.
Si aux Etats-Unis, cette dernière idée a fait son chemin, cela
ne semble pas être le cas en Europe et le malaise que cette
pratique suscite. 

Racisme 

Black Face

03

2Petit Point sur la Terminologie

https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/ethnies-ethnicite-et-nations
https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/representation
https://geoconfluences.ens-lyon.fr/glossaire/assignation-injonction-spatiale


Pour comprendre le malaise que le blackface suscite, il faut
remonter à l’origine de cette coutume, héritée de l’exposition
des esclaves noir·es, au début du XIX  siècle. e

Selon John Strausbaugh, auteur d’un ouvrage paru en 2006
sur le sujet (Black Like You, non traduit en français), le
blackface s’inscrit dans une tradition qui consistait à exhiber
les Noir·es pour divertir les blanc·ches lors de ventes
d’esclaves africain·es. S’il fallait encore insister sur le
caractère raciste du blackface, Eric Fassin, professeur de
sociologie, souligne que se grimer en Noir·e, c’est faire fi de «
l’expérience brutale » qui est la leur, car « le maquillage
s’enlève » : « Etre noir·e, ce n’est pas un travestissement, ce
n’est pas pour rire ; c’est une condition, prise dans une
histoire raciale. »

Avantages invisibles mais systématiques dont bénéficient les
personnes  dites  « Blanches »  uniquement  parce  qu’elles  
sont « Blanches ».

La blanchité permet de tirer avantage involontairement, voire
inconsciemment, du fait que d’autres personnes soient
racisées et donc discriminées. Les personnes blanches n’ont
pas à subir de discrimination en tant que « Blanc·ches » et
elles possèdent « un sac à dos invisible et sans poids, rempli
de fournitures spéciales, cartes, passeports, carnets
d’adresses, codes, visas, vêtements, outils et chèques en
blanc » selon la chercheuse Peggy McIntosh. Dans ses
travaux, elle identifie 26 privilèges blancs, dont l’estime de soi,
le   statut  social,  le  pouvoir  d’achat,  l’accès  au  marché   
du travail, … 

Privilège blanc 

04

2Petit Point sur la Terminologie



Le terme a été théorisé à la fin des années 60 par un
psychiatre et professeur de l’Université de Harvard, témoin de
nombreuses insultes et licenciements par des Américain·es
blanc·ches contre des Afro-américain·es.
Les micro-agressions, ce sont des paroles, des gestes ou des
comportements d’apparence banale mais qui, en réalité, ont
un caractère hostile, péjoratif ou insultant envers une
personne ciblée parce qu’elle appartient à une communauté.
L’hostilité de l’auteur·rice de l’agression n’est pas
nécessairement intentionnelle. 
Pour ceux qui observent l’interaction, celle-ci paraît
généralement inoffensive. Pourtant, les micro-agressions
sont considérées comme une forme de discrimination
quotidienne. Les individus ne faisant pas partie du groupe
dominant en sont régulièrement victimes. Combinées entre
elles, toutes ces micro-agressions peuvent provoquer un tort
émotionnel grave sur un individu. Ces micro-agressions font
partie du continuum des violences, qu’elles soient racistes,
antisémites, misogynes, sexistes, validistes, grossophobes,
lgbtphobes, … et perpétuent les stéréotypes négatifs.
D’ailleurs, de nombreux chercheur·euses ont pointé du doigt
que ces comportements peuvent, à long terme, être encore
plus dangereux que des expressions manifestes de
discriminations. Parce que les micro-agressions sont plus «
subtiles », donc souvent ignorées ou minimisées. 
Cette ignorance peut amener la victime à douter d’elle-
même et de ses propres ressentis, et donc mener à une réelle
perte d’estime de soi. Les personnes noires, comme d’autres
communautés, subissent des agressions au quotidien, qui ont
un impact considérable sur leur santé mentale et physique.

Il faut être conscient·e que ce terme peut crisper certaines
communautés car, dans l’esprit de certain·es, le terme micro-
agression tend à minimiser l’intensité de l’agression. 
préfèrent donc utiliser le terme d’agression au quotidien. 

Certain·es 

Micro-agressions 
ou agressions 
du quotidien 

05

2Petit Point sur la Terminologie



Comprendre le racisme aujourd’hui passe par un regard clair
sur le passé. La colonisation belge a laissé des traces
profondes chez les individus et les communautés. 
Cette section offre une vue d’ensemble des grandes étapes
de la colonisation, de l’État indépendant du Congo à
l’administration belge, en passant par le Rwanda et le  

Il s’agit de montrer comment ces événements ont façonné
des structures de pouvoir, des stéréotypes et des inégalités
qui perdurent encore aujourd’hui. Connaître cette histoire,
c’est mieux comprendre les défis actuels et être capable
d’agir pour des environnements plus justes et inclusifs.

Burundi.

Les régions qui deviendront le Congo, le Rwanda et le Burundi
étaient habitées par des sociétés complexes, organisées et
dynamiques. On y trouvait des royaumes structurés, comme
ceux des Kuba, des Lunda ou du Kongo, avec des institutions
politiques, des systèmes d’échange, des traditions artistiques 

Pourtant, la rhétorique européenne de la fin du XIXᵉ siècle les
a décrites comme des espaces « vides » ou « arriérés », une
Afrique « à civiliser », un narratif indispensable pour justifier
l’entreprise coloniale. Ce décalage entre réalité et
propagande annonce un système fondé sur la violence, la
spoliation et la production de mensonges destinés à
masquer cette violence.

élaborées et des formes de gouvernance profondément ancrées. 

Introduction

Avant la 
colonisation : 
des sociétés 
vivantes

06

3Brève histoire de la colonisation belge 



La Conférence de Berlin a été un moment clé dans l’histoire
de l’Afrique et de la colonisation. Réunie par les puissances
européennes, elle visait premièrement à régler la question du
Congo, convoité par plusieurs pays européens (France,
Portugal, …), elle organisera finalement le partage du
continent africain entre elles, sans la moindre participation
des Africain·es concerné·es.

Les puissances européennes, souvent avec peu de
connaissance de la géographie, de la diversité ethnique,
linguistique ou culturelle, dessinèrent leurs zones d’influence
depuis leurs capitales, sur la base d’intérêts économiques,
stratégiques ou symboliques, et non selon les réalités locales.

Dans de vastes espaces (déserts, zones peu explorées, forêts,
montagnes), les tracés furent souvent “rectilignes”, définis par
des latitudes et longitudes arbitraires, d’où l’expression
“frontières à la règle”.

Cette conférence a ainsi posé les bases de l’exploitation des
populations et des ressources africaines, en légitimant la
colonisation et en instituant des systèmes de domination qui
ont profondément marqué l’histoire et continuent d’influencer
la vie des communautés africaines aujourd’hui.

Lorsque Léopold II obtient en 1885 la reconnaissance
internationale de l’État indépendant du Congo, il ne devient
pas seulement souverain d’un territoire immense ; il en
devient le propriétaire privé. Cette reconnaissance
internationale ne signifie cependant pas que l’ensemble du
territoire est contrôlé, les entités politiques déjà présentes sur
le territoire du Congo vont opposer une importante
résistance à cette colonisation. 

La Conférence 
de Berlin 
(1884‑1885)

L’Etat Indépendant 
du Congo ou la 
propriété privée 
de Leopold II 
(1885 – 1908)

07

3Brève histoire de la colonisation belge 



Sous prétexte de combattre l’esclavage et d’apporter la
civilisation, Léopold II met en place un système de prédation
économique d’une brutalité extrême, assimilable à de
l’esclavage. L’exploitation du caoutchouc et de l’ivoire repose
sur un travail contraint, organisé autour de quotas
impossibles à atteindre. 

Les populations se retrouvent confrontées aux prises
d’otages, aux villages incendiés, aux tortures et aux
mutilations, dont les mains coupées sont devenues l’un des
symboles les plus connus. Cette réalité, qui a coûté des
millions de vies, est longtemps restée occultée dans la
mémoire belge, bien qu’elle ait été documentée à l’époque.
Les Congolais·es n’ont jamais été passif·ves : iels ont résisté,
parfois par des révoltes locales, parfois en s’appuyant sur des
figures spirituelles ou culturelles.

En 1908, la Belgique reprend officiellement le territoire en
intégrant le Congo comme colonie d’État. On dit souvent que
cette période aurait été « plus douce », mais cette formule
cache une continuité avec le régime léopoldien. 
Le travail forcé reste largement utilisé, en particulier dans les
mines, sur les chantiers et dans les plantations. La
ségrégation raciale s’institutionnalise : infrastructures, soins,
quartiers, salaires, tout est organisé selon une hiérarchie où
les Européen·es occupent la position supérieure. L’école,
principalement missionnaire, devient un instrument de
contrôle social : elle impose une vision du monde européenne
et discipline les corps autant que les esprits, dévalorisant les
cultures, les langues et les savoirs africains. L’accès à une
véritable éducation secondaire ou universitaire reste
extrêmement limité : jusqu’aux années 1950, la Belgique ne
forme quasiment aucune élite congolaise, une stratégie
délibérée pour maintenir la dépendance politique.

Le Congo belge 
(1908–1960) : 
une autre forme 
de domination

08

3Brève histoire de la colonisation belge 



La domination belge ne se limite pas au Congo. Au Rwanda
et au Burundi, placés sous administration belge après la
Première Guerre mondiale et les victoires de la force publique
(armée coloniale composée de soldats congolais) au
Rwanda, au Burundi et à Tabora, alors colonies allemandes,
les autorités coloniales vont transformer des catégories
sociales fluides en identités raciales rigides.  
En imposant les cartes d’identité ethniques et en réservant
l’accès à certains postes aux Tutsi au nom d’une fausse
théorie de « supériorité raciale », la Belgique contribue à figer
et à renforcer des divisions dont les conséquences seront,
des décennies plus tard, dévastatrices. Ces choix
administratifs ont profondément altéré les équilibres internes
des sociétés rwandaises et burundaises, créant des fractures
qui ne préexistaient pas sous cette forme.

La période allant de la Seconde Guerre mondiale à la fin des
années 1950 voit émerger une nouvelle phase de
contestation. L’urbanisation, l’accès légèrement élargi à
l’éducation et les circulations d’idées panafricaines
nourrissent des formes de résistance politique plus
organisées. Des journaux congolais, des associations
culturelles et des mouvements religieux deviennent des
foyers de politisation. En quelques mois seulement, grâce à
une agitation politique croissante et à l’impossibilité pour la
Belgique de maintenir l’ordre colonial, Le Congo prend son
indépendance en 1960, suivie de celle du Rwanda et du
Burundi en 1962. Les indépendances africaines ne sont donc
ni un cadeau belge ni une transition ordonnée, mais le
résultat cumulé de décennies de luttes, d’usure du système
colonial et de pressions internationales.

Résistances 
africaines 

09

3Brève histoire de la colonisation belge 

Rwanda 
et Burundi : 
divisions 
fabriquées



Cependant, la décolonisation officielle n’a pas mis fin aux
logiques coloniales et aux structures héritées : inégalités
économiques, frontières imposées, stéréotypes raciaux,
mémoires sélectives. La Belgique, comme d’autres
puissances européennes, a continué d’exercer une influence
économique et politique dans ses anciennes colonies.
L’assassinat de Patrice Lumumba en 1961, auquel la Belgique
a joué un rôle essentiel, symbolise cette volonté de contrôler
l’après-indépendance.

Aujourd’hui, le travail de décolonisation consiste à
reconnaître l’ampleur des violences, mais aussi la richesse
des résistances africaines ; c’est restituer la complexité des
sociétés colonisées et défaire les récits qui ont légitimé leur
domination. C’est, enfin, comprendre que les effets de la
colonisation ne relèvent pas uniquement du passé : ils
continuent de structurer des rapports économiques,
politiques et symboliques. Décoloniser aujourd’hui signifie se
donner les outils pour transformer ces structures, pour
réparer, pour restituer ce qui a été pris — objets culturels,
terres, dignités — et pour renouveler les liens entre anciens
colonisateur·trices et colonisé·es sur des bases de justice, de
mémoire et de respect.

10

3Brève histoire de la colonisation belge 

La décolonisation, 
un processus 
nécessaire 



Il a été progressivement démontré par des chercheur·euses
en psychologie que les traumatismes infligés aux survivant·es
de communautés victimes de violences collectives
entraînent des répercussions directes sur le bien-être de
leurs descendant·es. Ce phénomène estappelé  traumatisme
intergénérationnel. 

Au début des années 2000, un nouveau domaine de
recherche a émergé autour de l’idée de l’épigénétique, qui
suggère que des traumatismes vécus par une génération
pourraient modifier l’expression du génome et affecter
plusieurs générations à venir. Autrement dit, les blessures
psychologiques infligées par la violence, l’exploitation et
l’oppression pourraient être inscrites dans la biologie des
individus, et ces effets pourraient se transmettre à leurs
enfants et petits-enfants. 

Cela montre que les dégâts causés par des événements
traumatiques comme l’esclavage, la colonisation, le racisme
systémique et les violences policières ne se limitent pas
uniquement aux victimes directes. Les impacts
psychologiques et émotionnels se répercutent sur l’ensemble
des communautés noires, affectant les générations suivantes
m

Les communautés noires dans le monde entier continuent de
lutter contre cet héritage de traumatismes
intergénérationnels, cherchant à guérir et à se reconstruire
tout en revendiquant justice et reconnaissance. Ces luttes
sont à la fois individuelles et collectives, portant sur la
mémoire, l’identité, et la réparation des injustices historiques.

même si elles n'ont pas directement vécu ces événements. 

11

De quoi 
parle-t-on ? 

4Trauma transgénérationnel 



L’histoire des communautés noires est traversée par de
nombreux événements traumatiques : la traite
transatlantique, la colonisation, l’apartheid, la ségrégation,
les  violences  policières  ou  encore  les  discriminations  
raciales systémiques. 

Pendant la traite des esclaves, des millions d’Africain·es ont
été arraché·es à leurs familles et forcé·es à vivre dans des
conditions inhumaines, privé·es de leurs langues, de leurs
cultures et de leur liberté. La colonisation a ensuite imposé
d’autres formes de domination : occupation du territoire,
travail forcé, violences, humiliations, effacement des cultures
et dévalorisation des identités. 

Ces héritages ont construit les bases du racisme
contemporain. Quand on voit aujourd’hui des discriminations
à l’emploi, au logement, dans l’accès aux soins, ou des
violences policières ciblant les personnes racisées, ce n’est
pas “par hasard” : ce sont des conséquences directes de
structures créées pendant l’esclavage et la colonisation.

Pour beaucoup de jeunes et de familles noires, cela peut se
traduire par du stress chronique, un sentiment d’insécurité,
une perte de confiance envers les institutions ou une
nécessité constante de prouver sa valeur. 
Mais cela se traduit aussi par des formes de résistance, de
créativité, de solidarité et de reconstruction, qui montrent
l’organisation des communautés face à l’injustice.

Comprendre ces héritages, c’est donc comprendre que le
racisme d’aujourd’hui n’est pas né d’une simple question
d’opinion personnelle : il est enraciné dans une histoire
longue,  marquée par des violences collectives,  et il continue 
d’avoir un impact sur les corps, les esprits et les parcours de vie.

12

L’impact sur les 
personnes et les 
communautés 
de nos jours 

4Trauma transgénérationnel 



Les stéréotypes anti-Noir·es sont souvent perçus comme
anciens, dépassés, appartenant à un autre temps. Pourtant,
loin d’avoir disparu, ils se sont transformés et continuent
d’opérer de manière diffuse et persistante. On les retrouve
dans le quotidien, à travers des agressions répétées, des
regards suspicieux, des remarques banalisées ou des
discriminations à l’embauche et au logement. 
Ils se manifestent également dans des violences
systémiques, notamment dans les rapports avec les
institutions, les contrôles policiers, l’accès aux droits ou la
représentation médiatique. Enfin, ces stéréotypes sont
profondément ancrés dans l’inconscient collectif, hérités
d’une longue histoire de colonisation, d’esclavage et de
hiérarchisation raciale, ce qui les rend d’autant plus difficiles
à identifier et à déconstruire. 
Leur apparente invisibilité ne signifie donc pas leur
disparition, mais plutôt leur normalisation.

Stéréotypes dominants : 

        Infériorité raciale et intellectuelle 
        Animalisation 
        Docilité et paresse 
        Hypersexualisation 

Ces images influencent encore aujourd'hui 
les perceptions contemporaines.

5

13

Introduction

Époque 
de la traite 
et de l’esclavage
(XVe – XIXe siècles) 

Images racistes à travers
l’histoire et discours de haine
contemporain



14

Stéréotypes dominants : 

        L’enfant grand et naïf 
        Le bon soldat ou le fidèle serviteur 
        L’exotique joyeux 
        L’infériorité culturelle 

Ces images ont façonné la représentation européenne 
des populations africaines et continuent d'alimenter 
des préjugés inconscients.

Stéréotypes dominants : 

        Menace sécuritaire ou migratoire  
        Hyper-performance physique 
        Culture populaire réduite
        Résurgence d’images racistes 

Ces stéréotypes influencent la manière dont les
communautés noires sont perçues dans les débats publics. 

Stéréotypes dominants : 

        Le pauvre à aider 
        Le sportif ou l’artiste
        L’immigré « inassimilable »

Ces images ont été largement diffusées dans les médias 
et la communication humanitaire.

Période coloniale 
(XIXe – milieu 
XXe siècle) 

Après les 
indépendances 
(années 1950-1980) 

Époque 
contemporaine 
(1990 à aujourd’hui)

5Images racistes à travers
l’histoire et discours de haine
contemporain



6

15

Les communautés noires en lutte
contre le racisme et les
discriminations

La colonisation, puis le néocolonialisme, ont profondément
appauvri de nombreux territoires du Sud global. 
Ces rapports inégaux ont poussé des générations
d’Africain·es à envisager la migration comme une stratégie
de survie et d’émancipation. En Belgique, les premières
migrations afrodescendantes débutent dès la période
coloniale et s’intensifient après l’indépendance du Congo,
notamment  avec  l’arrivée  d’étudiant·es  dans  les  années  
1950 et 1960.

Très tôt, les personnes afrodescendantes s’organisent pour
créer des espaces de solidarité, d’expression et de
mobilisation. Sur les campus universitaires, des cercles
étudiants voient le jour, comme le BINABI à l’ULB ou le cercle
Kilimandjaro à Saint-Louis. Des espaces médiatiques et
politiques émergent également, à l’image de l’émission Sous
l’Arbre à Palabre sur Radio Campus, qui offre depuis les
années 1980 un lieu de débat et de prise de parole
afrodescendante.

Ces mobilisations ont conduit à des avancées concrètes.
Après la mort de Sémira Adamu en 1998, étouffée lors de son
expulsion, les mobilisations citoyennes entraînent
l’interdiction de certaines pratiques policières dangereuses et
la régularisation de milliers de personnes sans titre de séjour.
Le travail militant autour de la figure de Patrice Lumumba
aboutit, en 2001, à la création d’une commission
parlementaire sur la  responsabilité  de  la  Belgique  dans  
son assassinat.

Depuis les années 2010, les mouvements décoloniaux
intensifient leurs revendications autour de la décolonisation
de l’espace public, de l’enseignement de l’histoire coloniale et
de la lutte contre les discriminations systémiques. Cette
dynamique est renforcée par les mobilisations Black Lives
Matter en 2020, qui rassemblent près de 10 000 personnes à
Bruxelles et contribuent à la création d’une commission
spéciale « Passé colonial » au Parlement fédéral.

Introduction



16

Ces luttes ont laissé des traces visibles dans l’espace public
belge : l’inauguration de la place Patrice Lumumba à l’entrée
du quartier Matonge à Bruxelles, de la rue Lumumba à
Charleroi ou encore de l’avenue Lumumba à Mons ; le retrait
du buste du général Émile Storms ; ainsi que des avancées en
matière de restitution d’objets et de restes humains issus de
la colonisation  et  l’obligation  d’enseigner  l’histoire  
coloniale belge.

Malgré ces avancées, le racisme anti-Noir·es reste une réalité
persistante en Belgique. Dans un contexte marqué par la
montée des extrêmes droites, ces acquis demeurent fragiles.
Poursuivre ces luttes reste indispensable pour construire une
société plus juste, fondée sur l’égalité, la reconnaissance et
un véritable vivre-ensemble.

6Les communautés noires en lutte
contre le racisme et les
discriminations



/Quelques pistes pour aller plus loin

Histoire générale de l’Afrique (UNESCO), version PDF GRATUITE,
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001843/184341f.pdf

Elikia M’Bokolo, « Afrique centrale : le temps des massacres »,
in Le livre noir du colonialisme, XVIe-XXe siècle : de
l’extermination à la repentance, sous la direction de Marc
Ferro, Robert Laffont, Paris, 2003

Collectif  Mémoire  Coloniale  et  Lutte  contre  les
Discriminations (CMCLD), Actes de la conférence « LUTTE
CONTRE LES DISCRIMINATIONS AU REGARD DE L’HISTOIRE ET DE
LA MÉMOIRE COLONIALE : ÉTAT DES LIEUX », Bruxelles, 
7 décembre 2012. (A télécharger ici)

Estelle Depris, Mécanique du privilège blanc : Comment
l'identifier et le déjouer? , Binge Audio, 12 Septembre 2024 

Tom Tirabosco, Christian Perrissin, Kongo, le ténébreux
voyage de Jozef Teodor Konrad Korzeniowski, Paris,
Futuropolis, 2013.

Barly Baruti, Christophe Cassiau-Haurie, Madame Livingstone,
Glénat, Bruxelles, 2014

Vincent Bailly, Tristan Thil, Le Rapport Brazza, Le premier
secret d'État de la "Françafrique", Futuropolis, 2021

Le siège de Jadotville. (2016). [Film]. Richie Smyth, réal. Netflix.
https://www.youtube.com/watch?
v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance 

Congo : L’assassinat de Patrice Emery Lumumba (1925-1961).
(n.d.).  [Documentaire].  Dailymotion.
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf 

Livres

Bande Dessinée 

Films et
documentaires 

17

http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001843/184341f.pdf
https://www.memoirecoloniale.be/data/2017/10/Actes-de-la-conference-.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf


/Quelques pistes pour aller plus loin

Le siège de Jadotville. (2016). [Film]. Richie Smyth, réal. Netflix.
https://www.youtube.com/watch?
v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance 

Congo : L’assassinat de Patrice Emery Lumumba (1925-1961).
(n.d.).  [Documentaire].  Dailymotion.
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf 

African  Empires  https://www.youtube.com/watch?
v=Z8r331n2uNc&t=3s&ab_channel=SpecialTouchStudios 

Décolonisations – Du sang et des larmes. (2020)

Décolonisations  (Arte)
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?
srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekC
W7junZJpQezOwMB 

Njinga: Queen of Angola. (2023). [Série documentaire]. Netflix.
https://www.youtube.com/watch?v=5z6TntNvGZI 

Films et
documentaires 

18

https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.youtube.com/watch?v=gwcK8EZjrpQ&t=9s&ab_channel=NetflixFrance
https://www.dailymotion.com/video/x11ebpf
https://www.youtube.com/watch?v=Z8r331n2uNc&t=3s&ab_channel=SpecialTouchStudios
https://www.youtube.com/watch?v=Z8r331n2uNc&t=3s&ab_channel=SpecialTouchStudios
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://boutique.arte.tv/detail/decolonisations?srsltid=AfmBOorYAORvYGMY5akyMHLEC6mNKj6tmWN7rPekCW7junZJpQezOwMB
https://www.youtube.com/watch?v=5z6TntNvGZI


CEJI.ORGBROCHURE


